
META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy Ŕ XVI (2) / 2024 

 514 

 

META: RESEARCH IN HERMENEUTICS, PHENOMENOLOGY, AND PRACTICAL PHILOSOPHY 

VOL. XVI, NO. 2 / DECEMBER 2024: 514-533, ISSN 2067-3655, www.metajournal.org 

 

 

 
Sexe non humain dans le Manuscrit 

de Kreuznach : 1843  

 

Alejandro Arciniegas 
Université Paris 8 

 

Abstract 
Non-human sex in the Kreuznach Manuscript: 1843 

In 1972, the introduction of a non-human sex by Gilles Deleuze and Félix 

Guattari in Anti-Oedipus produced a disruptive effect. The authors credit 

Jean-François Lyotard with finding this conceptual hapax in the margins of 

Marx's Critique of Hegel's Philosophy of Right. However, neither Lyotard nor 

Deleuze and Guattari, who each interpret and develop the theoretical 

implications of non-human sex in their own way, seriously confront 

themselves with the Marxian excerpt. This article restores the notion of non-

human sex as it appears in Marx's commentary, where it first breaks through 

as a "truly in real extreme" to challenge the role assigned to reflexive 

mediation in the Hegelian state, and undertakes a close rereading of those 

few pages where the said notion bursts in, to pose a hypothesis: non-human 

sex is the bearer, as early as 1843, of the early stages of the category of 

proletariat. Towards the end, this text opens a discussion with Lacan's 

analytic anthropology and with a text by Étienne Balibar on the unassignable 

humanity of the political subject, to measure the scope of Deleuzo-Guattarian 

non-human sex as a powerful theoretical-practical tool in support of 

emancipatory struggles. 

 

Keywords: non-human sex, Manuscript of 43, proletariat, anthropological 

difference, schizoanalysis 

 

   

Le motif d’un sexe non humain a été d’abord suggéré à 

Lyotard, puis à Deleuze et Guattari par une critique de Marx à 

propos du droit politique hégélien  son commentaire de la 

troisième partie de Principes de la philosophie du droit, un 

texte inachevé auquel il a travaillé en 1843 pendant une crise 

passée à Kreuznach, mais publié posthumément, en 1927 : 

texte précurseur donc ou, en tout cas, antérieur au 

http://www.metajournal.org/


 

Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843 

 

  

515 

 

matérialisme historique, dans lequel Marx va pourtant 

découvrir toute la violence que recèle une société à l’âge des 

États modernes. Si nous acceptons comme établie la 

périodisation proposée par Althusser et nous rallions à ceux qui 

voient bien une coupure dans les œuvres de Marx à partir de 

1845, on comprendra aisément que ce n’est pas pour grossir 

d’une nouvelle thèse sur les Manuscrits de 1844 les études 

marxiennes que l’on vient à s’intéresser, au XXIe siècle, à la 

notion de sexe non humain. Or, aux survivances partielles et 

aux résurgences relatives des périodes hégéliennes, 

feuerbachiennes ou proudhoniennes que dans ses débats avec 

les humanistes Althusser a pu reconnaître dans la critique de 

l’économie politique postérieure à Marx (Althusser 1973, 

Althusser 1973, 52‑56, 58)1, nous ferons correspondre ce qu’on 

pourrait appeler une « anticipation » dans ce qui la précède : la 

notion de sexe non humain préfigurant, dès 1843, celle de 

prolétariat (Marx 2018, 285-96). On ne fait pas semblant d’y 

souscrire ; si un Lyotard a pu retrouver l’inconscient des 

analystes dans le manuscrit de 43 ou si quelqu’un est prêt, 

comme nous le sommes, à accepter que Deleuze et Guattari 

aient, sans peine, accouplé leurs machines désirantes à une 

certaine notion de sexe non humain, quelle que soit l’idée qu’ils 

s’en faisaient, personne ne s’étonnera que l’on puisse voir dans 

ce même manuscrit et dans cette notion comme les prémices 

d’une catégorie que Marx va lui-même employer, pour la 

première fois, dans un texte destiné à introduire ses études sur 

la philosophie du droit hégélien. Dans l’ordre de nos raisons, la 

première en est que cette idée d’un sexe non humain intervient 

dans le texte au moment précis où Marx décèle l’inconséquence, 

voire l’impossibilité qu’il y a faire un usage réel, i. e. non 

métaphysique, de la médiation entre des termes que tout 

oppose, à savoir la société civile et le gouvernement ŕ 

évidemment, il faudra voir à quel type de société et de 

gouvernement nous avons affaire. Une hypothèse dans ce sens 

paraît déjà dans un article de Isabelle Garo où l’auteure 

regrette l’absence, en 1843, d’une discussion plus engagée sur la 

pauvreté que Marx aurait, croit-elle, eue profit à faire 

fonctionner avec la critique, elle bien présente, du versant 

libéral de la pensée hégélienne. Garo affirme qu’à une époque 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy Ŕ XVI (2) / 2024 

 516 

 

où les économistes anglais ne sont pas encore venus charmer un 

Marx alors trop engouffré dans la question prussienne, c’est la 

notion de « paupérisme » qui subsume toutes les tensions 

sociales et imprime, comme en atteste l’œuvre de Hegel pas 

moins que celle de son disciple, une allure politique au sujet de 

la pauvreté (Garo 2001, 89‑104).  

Marx parle de sexe non humain pour avancer la 

catégorie d’« extrêmes vraiment réels » et ainsi introduire une 

distinction entre des termes qui s’opposent comme 

déterminations à l’intérieur d’une même substance (usage 

métaphysique de la médiation ou médiation réflexive toute 

courte) et des termes qui s’affrontent dans l’existence et que rien 

ne peut, ne serait-ce que d’un point de vue logique, réconcilier 

ŕ c’est donc le réel politique qui donne son tort à la logique. La 

question reste posée de savoir si l’extrême vraiment réel de 

Marx échappe ou non à la dialectique hégélienne ou s’il peut 

trouver à se résoudre à quelque moment dans le chemin « qui 

mène de la différence absolue à la diversité, de la diversité à 

l’opposition, de l’opposition à la contradiction » (Mercier-Josa 

1999, 57). C’est une question à laquelle Lyotard répond par la 

négative, mais de façon, nous semble-t-il, un peu trop 

expéditive. Lyotard, qui a souligné le premier tout l’intérêt de 

cette brève bien qu’étrange digression dans le texte marxien, 

n’en a cependant pas exploité toutes les virtualités dont il 

reviendra à Deleuze et Guattari de faire l’inventaire. Il se peut 

que son commentaire serre de plus près le passage en question 

que ne le fait celui des auteurs de L’Anti-Œdipe. Mais ce n’est 

qu’au prix d’une dénégation contumace qui en gomme ses traits 

originaux, comme si le phénoménologue s’y pressait d’opérer la 

réduction eidétique de toute détermination historico-politique, 

pour discourir à son aise du « silence » des idées et de la « nuit » 

des concepts… mieux vaut être loin de Hegel, que des conflits 

sociaux pesant lourd sur l’époque du commentateur avisé. 

Lyotard écrit : « peu importe ce qui est ici discuté, importe 

beaucoup ce qui est recherché, et c’est la possibilité de penser 

une relation sans l’inclure dans un système d’oppositions » 

(Lyotard 1971, 131-34)2 ŕ et de reléguer l’affaire politique dans 

une note de bas de page où il convient que, même si Marx fait 

tout porter sur « la relation entre les Assemblées d’ordres et la 



 

Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843 

 

  

517 

 

puissance princière quant au pouvoir législatif », on peut 

développer le motif d’un sexe non humain suivant deux 

directions supplémentaires : celle d’une critique de la différence 

au sens de la dialectique hégélienne, et celle d’une ouverture 

sur la scène analytique empruntant à Freud les thèmes de la 

séduction et de la castration.  

Or, il nous semble que lorsque Marx parle de sexe non 

humain, il dit une chose par beaucoup plus simple, à savoir que 

rien ne peut concilier peuple et gouvernement, surtout pas une 

opération intellectuelle, syllogistique ou autre. On devra à 

chaque fois se le rappeler : ce n’est pas à n’importe quel moment 

de son argumentation que Marx introduit, elliptiquement, il est 

vrai, sa notion dans le texte ; c’est en mettant la logique 

hégélienne à l’épreuve de forces politiques que Marx pressentit 

d’abord la nécessité d’un sexe non humain : au point précis où 

achoppe le syllogisme dès qu’il s’applique à composer en un tout 

organique  totalité rationnelle, État  les rapports 

qu’entretiennent les pouvoirs en présence : le Prince, le 

gouvernement, les états ou les ordres3 (Stand) et la société 

civile-bourgeoise, le peuple. Hegel écrit : « Cela fait partie des 

actes-de-discernement logiques les plus importants [:] un 

moment déterminé qui, en tant qu’il se tient dans l’opposition, a 

la position d’un extrême, cesse d’en être un et est un moment 

organique du fait qu’il est en même temps moyen terme » 

(Hegel 2013, 381). D’après Hegel, ce n’est que par préjugé que 

les gens se représentent les ordres comme quelque chose qui se 

définirait, essentiellement, par sa fonction d’antagonisme eu 

égard du gouvernement. Si l’on attend d’eux qu’ils en assurent 

la médiation, c’est que de tout le temps on les a destinés à 

résoudre leurs conflits et leurs tensions dans la députation. 

Tant que les ordres ne se sont pas organisés pour jouer 

le moyen terme, ils restent virtuellement dépourvus de 

subsistance, si ce n’est celle d’exercer, seulement du fait de leur 

nombre, une pression contre l’État. Or, puisque le 

gouvernement tient déjà ce rôle médian entre le Prince et les 

ordres, il faut qu’une partie venant de ceux-ci s’apprête aussi à 

les représenter. Marx de répondre : « Dans le pouvoir législatif, 

le prince devait donc former le moyen terme entre le pouvoir 

gouvernemental et l’élément ‘ordres’. Or, le pouvoir 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy Ŕ XVI (2) / 2024 

 518 

 

gouvernemental est évidemment moyen terme entre le 

souverain et la société des ordres, et celle-ci se trouve entre lui 

et la société civile. Comment pourrait-il être le médiateur entre 

des éléments dont il a besoin pour lui servir de moyen terme, 

afin de ne pas être un extrême isolé ? » (Marx 1982, 969). 

Quelque chose se pointe ici qui vient sitôt à l’appui de 

notre hypothèse. Un premier indice de ce déraccordement entre 

la production de catégories dans la pensée et la production des 

événements dans le réel et qui sera pour Althusser le signe, 

dans Le Capital, d’une rupture définitive avec Hegel. Certes, en 

1843, on n’a pas toujours affaire aux « classes sociales », aux 

« rapports sociaux de production », somme toute, à aucune 

catégorie marxienne proprement dite. Mais si ce sont souvent 

moins les notions, les occurrences d’un « mot » que les problèmes 

et les questions, comme le suggère Althusser, qui nous 

renseignent le mieux sur les voies ouvertes à la recherche par le 

travail d’un philosophe, alors nous sommes en droit de nous 

pencher sur la Contribution et plus précisément sur le passage 

où se tissent comme autour d’un point nodal les réflexions sur 

cet extrême vraiment réel dont le sexe non humain fournit à 

Marx le premier type. 

L’Assemblée législative est le tout de l’État politique, à 

la fois champ de l’affrontement et creuset pour des différences, 

escomptables, à condition que chaque terme joue le rôle qui lui 

est dévolu dans l’État rationnel. Pour schématiser les choses, 

Marx dit que Hegel présente toujours, comme s’opposant, 

Prince et gouvernement d’un côté, société civile et ordres de 

l’autre côté. Hegel demanderait des ordres qu’ils soient le 

moment de la médiation ou le médian entre le gouvernement 

(médian, quant à lui, entre le Prince et le peuple) et la société 

civile-bourgeoise. Cette exigence est exprimée au 

paragraphe 302 des Principes de la philosophie du droit et sa 

nécessité est si formidable qu’il en va de l’existence même de 

l’État et, concrètement, de sa clôture organique ; la médiation 

est ce sans quoi l’État politique serait « conceptualisé dans sa 

ruine » ; ŕ de même que dans sa chambre le peuple n’est pas 

admis à visiter le Prince, ainsi il peut envoyer sa députation 

s’entendre avec les membres du gouvernement qui le 

représentent à l’Assemblée. Deux réalités justifient cette 



 

Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843 

 

  

519 

 

pétition médiatrice devant conjurer le danger combiné qui pèse 

sur l’État hégélien : la tendance à l’isolement, au despotisme du 

Principe princier et celle, non moins irrésistible, à la dispersion 

et à l’anarchie du peuple. Marx crédite Hegel d’avoir théorisé la 

séparation entre vie civile et politique, la modernité de cette 

séparation et l’opposition ferme de ses deux termes. Au Moyen 

Âge, conviennent les deux auteurs, une pareille distinction 

entre le citoyen et l’homme privé n’existait encore pas, elle est 

contemporaine de la Révolution française. Est moderne tout 

État qui relègue les différences sociales dans la sphère privée 

comme étant inessentielles au politique. Procédant à une 

séparation de la société en ordres, le Moyen Âge avait déjà posé 

l’individu comme identique à sa corporation. De cette 

constitution qui avait pour base les ordres, Marx dit qu’elle est 

comme la période zoologique, le bestiaire de l’humanité, faisant 

de l’homme, dans la mesure où il est assimilé à sa corporation, 

« un animal qui coïncide immédiatement avec sa déterminité ». 

Puis, le séparant de son « essence objective », la projetant au-

dehors comme quelque chose de matériel, l’époque moderne 

aurait commis, selon lui, la faute inverse. Cette seconde 

division qui se traduit comme celle du privé et du politique, et 

dont Hegel aura besoin pour restituer, dans son projet d’une 

monarchie constitutionnelle, l’identité des termes, cette division 

qui n’est peut-être qu’une conséquence statistique, une donnée 

démographique posant l’urgence d’un nouveau principe 

représentatif, cette division donc est le propre de l’État 

moderne. Pour exister politiquement, les ordres devront alors 

« transsubstantier » leur statut privé dans la députation et 

abroger, Marx en tire la conclusion partielle, dans le même 

coup, leurs différences spécifiques : « En se réalisant comme 

idée, imagination, illusion, représentation ŕ le peuple 

représenté [les ordres] qui se trouve aussitôt, comme pouvoir 

particulier, dans la séparation d’avec le peuple réel ŕ le peuple 

supprime l’opposition réelle entre peuple et gouvernement » 

(Marx [1843] 1982, 948)4.  

Eh bien, quand on pensait que Marx allait emprunter les 

détours de l’anthropologie humaniste, se perdre dans des 

considérations feuerbachiennes (le manuscrit en est, en fait, 

plein) à propos de l’aliénation et de toute interversion possible 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy Ŕ XVI (2) / 2024 

 520 

 

du sujet et du prédicat, le voilà qui rit franchement et qui, aux 

citations de Shakespeare, mélange un sketch de son cru et nous 

parle de sexe non humain :  

C’est l’histoire du mari et de la femme qui se disputaient, et du 

médecin qui voulait faire le médiateur entre eux, après quoi la femme 

devait s’entreposer entre le médecin et son mari et le mari entre la 

femme et le médecin. Cela nous rappelle le lion qui s’écrie, dans Le 

Songe d’une nuit d’été : « Je suis le lion et je ne le suis pas, je suis 

Snug ». De même ici, chaque extrême est tantôt le lion de l’antithèse, 

tantôt le Snug de la médiation. Lorsqu’un des extrêmes clame : « me 

voici au milieu », les deux autres n’ont pas le droit de le toucher, ils 

peuvent seulement taper sur celui qui était l’extrême l’instant 

d’avant. […] 

À cela on pourrait opposer : les extrêmes se touchent. Le pôle Nord et 

le pôle Sud s’attirent ; le sexe féminin et le sexe masculin s’attirent 

également, et c’est seulement par la conjonction de leurs différences 

extrêmes que l’homme se crée. […] 

De vrais extrêmes n’admettent pas de médiation, justement parce 

qu’ils sont de vrais extrêmes. Mais ils n’ont pas non plus besoin de 

médiation ; car ils sont d’essence opposée. Ils n’ont rien de commun, 

ne s’appellent ni ne se complètent l’un l’autre. L’un n’a pas dans son 

propre sein la nostalgie, le besoin, l’anticipation de l’autre. […]   

À propos du premier argument, disons que le pôle Nord et le pôle Sud 

sont tous deux des pôles ; leur essence est identique. De même le sexe 

féminin et le sexe masculin sont tous deux un genre, un être, être 

humain. Nord et Sud sont des déterminations opposées d’un même 

être, la différence d’un être au plus haut point de son développement. 

Ils sont l’être différencié. Ce qu’ils sont, ils le sont uniquement comme 

détermination distincte, savoir comme cette détermination distincte 

de l’être. Des extrêmes vrais, réels, seraient pôle et non-pôle, sexe 

humain et sexe non humain (Marx [1843] 1982, 969, 970-71).  

Le texte dénonce par-là les opérations nécessaires à 

Hegel pour essayer de masquer la pugnacité existant dans une 

société où le médian et l’extrême échangent ainsi leurs places 

suivant les orientations du conflit… les exemples se multiplient 

et la scène de ménage fait irruption dans l’argumentation : 

« c’est une façon de se faire réciproquement de politesses », 

conclut Marx.  

Or, la référence à un sexe non humain resterait un cas 

d’exemple marginal, si ce n’était parce que, « en quelques 

phrases, comme disent Deleuze et Guattari, Marx pourtant si 

avare et si réticent quand il s’agit de sexualité fait sauter ce 

dont Freud et toute la psychanalyse resteront au contraire à 



 

Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843 

 

  

521 

 

jamais prisonniers : la représentation anthropomorphique du 

sexe ! » (Deleuze et Guattari 1973, 350). On peut se demander si 

elle n’ouvre pas encore une autre voie, celle qui consisterait à 

rompre aussi avec la représentation sexuée de l’humain. Car il 

est question de faux extrêmes ou d’une différence au deuxième 

degré, pour user d’une terminologie deleuzienne, où l’on 

obtient : identité dans le concept et différence dans les 

prédicats : homme et femme se disent tous deux de l’humain. 

Or, si l’opposition féminin/masculin est repérée comme une 

différence plutôt faible, venant signifier simplement les 

déterminations d’une même essence, elle peut en retour avoir 

pour effet de refouler l’antagonisme homme/femme comme 

dualité de l’existence, à l’endroit même où le texte affirme qu’il 

n’y a aucun antagonisme de l’essence ŕ pensez aux féministes 

qui ont pu reprocher à Marx d’avoir réduit le conflit à une seule 

différence anthropologique, soit la division du travail5.  

Nous ne savons pas que Marx soit si avare en matière de 

sexualité comme le prétendent Deleuze et Guattari, et il est 

suffisamment de textes appartenant à la même période qui en 

mériteraient une discussion. Or, quoi qu’il en soit, dans 

l’irruption de cette figure qui devait faire couler beaucoup plus 

d’encre, il faut voir autre chose qu’un « passage parfaitement 

banal » et comme la preuve que dès l’époque de son séjour à 

Kreuznach, en 1843, Marx se confronte différemment à la 

tradition philosophique et lit d’un nouvel œil ces textes qu’il 

taxera deux ans plus tard d’idéologiques. Arrivé aux réflexions 

sur l’extrême vraiment réel, Papaioannou qui le traduit, écrit, en 

effet : « Ce passage ŕ parfaitement banal ŕ a donné naissance 

à un commentaire dont on chercherait en vain l’équivalent dans 

la vaste littérature marxologique. À en croire Gilles Deleuze et 

Félix Guattari, lorsque Marx parle de ‘sexe non humain’, ‘il ne 

s’agit évidemment pas de bêtes, de la sexualité animale. Il s’agit 

de toute autre chose…’ » (Marx [1843] 2010, 478) « Banal », il ne 

l’est sûrement pas, si comme Lukacs, Hyppolite, Baraquin et à 

peu près tout lecteur du Manuscrit de 43, monsieur 

Papaioannou se disait que l’enjeu principal de Marx y était de 

procéder au démontage de l’ensemble de médiations moyennant 

lesquelles Hegel veut appliquer sa Science de la logique à l’idée 

qu’il se fait de l’État moderne.  



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy Ŕ XVI (2) / 2024 

 522 

 

 

L’extrême vraiment réel 

On ne voit pas toujours ce qu’est au juste un « extrême 

vraiment réel ». Mais nous sentons bien que l’opposition 

sommaire du privé et du politique n’épuise pas toute la 

question, et nous commençons à borner l’objet ou la situation 

qu’il est censé qualifier : ce ne sera, en effet, que par étapes que 

Marx redonnera au peuple tout son mordant. Si on veut alors 

refaire l’itinéraire que suivent les « gens », dans un État ainsi 

conçu, pour accéder à une existence politique, on a d’abord 

l’amas ou la foule inorganique ; puis, en s’y différenciant, ce 

socle social d’où sortent, armées du besoin et pour répondre à la 

division « naturelle » du travail, les corporations, les ordres ŕ 

et, enfin, le petit comité qui représente ceux-ci à l’Assemblée. 

État de choses auquel Marx s’arrête pour en dénoncer la 

manœuvre qui consiste à exiger du peuple, après l’avoir charmé 

en franchissant la porte à sa députation, assez de docilité dans 

ces affaires générales qui ne coïncident dès lors pas avec les 

siennes : « le voilà [le peuple] accommodé tel qu’il doit l’être 

dans l’organisme considéré, afin de ne pas avoir un caractère 

bien déterminé [tranché] » (Marx 1982, 948) ŕ par subterfuge, 

on demande au peuple qu’il dépose ses intérêts et veille aux 

intérêts généraux, comme si les uns et les autres n’étaient pas, 

ne devaient pas être identiques ; quel peut être, en effet, cette 

affaire générale dès qu’on le pose comme ne coïncidant plus 

avec celle-là même du peuple ? Sur ce point, la réponse 

marxienne est sans appel : on a beau destiner une partie de la 

société civile à cette (f)onction d’intermédiaire auprès du 

gouvernement ; on peut « monarchiser », pour reprendre le mot 

de Marx, tout ce qu’on voudra le peuple, il ne reste pas moins 

réfractaire, à jamais intraitable, impossible de résorber, à 

quelque moment que ce soit, dans le syllogisme étatique 

formulé par Hegel. Qu’on lise bien : il ne s’agit pas ici d’une 

antithèse quelconque, par exemple celle qui oppose le prince et 

la société civile et qui pourrait, toutefois, trouver une solution 

dans la rencontre des représentants de l’un et de l’autre à 

l’Assemblée. Est dite « vraie », « réelle », l’opposition entre le 

peuple et toute forme de gouvernement, et c’est précisément 

pour en conclure à un nouveau type d’antagonisme, nouveau, 



 

Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843 

 

  

523 

 

car absolument tranché, qu’en 1843, Marx frappe la catégorie 

d’extrême vraiment réel. Même un lecteur résolument hégélien 

des Principes comme Eugène Fleischmann en est persuadé : pas 

de réconciliation qu’entre des termes dont on peut en assurer 

par avance la vocation. Fleischmann écrit : « Ce serait une 

erreur de voir dans les classes [sic] une force susceptible 

d’entraver le gouvernement dans sa tâche. La médiation 

nécessaire entre le gouvernement et la population présuppose 

l’affinité entre les termes médiatisés » (Fleischmann 1964, 323). 

C’est donc en stratège que Hegel articule théoriquement les 

ordres de façon qu’ils médiatisent l’opposition entre peuple et 

gouvernement pour n’en faire qu’une bagatelle, un menu 

différend. Mais lisons Marx : « De vrais extrêmes n’admettent 

pas de médiation, justement parce qu’ils sont de vrais extrêmes. 

[…] L’un n’a pas dans son propre sein la nostalgie, le besoin, 

l’anticipation de l’autre ».   

Nostalgie, besoin, anticipation : trois figures sur 

lesquelles fait fond le système de la médiation et qui, pour 

autant qu’elles sont comme ses traits typiques, en appelleraient 

chacune prise séparément un développement ; appliquées à la 

différence anthropologique des sexes, elles ouvrent sur une 

façon habituelle d’exprimer les rapports entre l’homme et la 

femme, ces deux pôles du continuum sexe.  

Quand les experts réhabilitèrent les cours de Iéna de 

1805-1806 consacrés à la Realphilosophie, des épigones tels que 

David McGregor ont vu, de façon quelque peu hallucinatoire, 

dans ce Gesinnung employé par Hegel pour caractériser 

l’« image » que les ordres se font d’eux-mêmes, un germe de la 

conscience de classe : Hegel n’aurait pas légué sans plus à Marx 

sa méthode (une autre hyperbole chère à un certain 

hégélianisme), il l’aurait même devancé sur cette conception, on 

sait combien nécessaire à toute critique de l’économie politique. 

McGregor va plus loin quand il cite : « ‘Ces personnes [le 

personnage du capitaliste et du propriétaire foncier], écrit Marx 

dans le Capital, n’interviennent ici que comme personnification 

de catégories économiques, comme porteurs de rapports de 

classe et d’intérêts déterminés’ » ŕ pour aventurer ensuite : 

« Hegel étant l’inventeur du concept de conscience de classe, il 

ne serait sûrement pas en désaccord avec l’approche de Marx ». 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy Ŕ XVI (2) / 2024 

 524 

 

Mercier-Josa qui discute sur ce point avec McGregor (Mercier-

Josa 1999, 286, n. 79), le conteste avec justesse : en plus 

d’hâtive et au risque d’être grossière, voulant ramener leur 

nombre et leur différence propre à des qualités morales fixes (le 

paysan serait l’obéissance ; le commerçant, la droiture 

incarnée ; le fonctionnaire, l’homme universel, porteur du 

« sens » du devoir), la caractérisation de Hegel porte sur le 

Stand, « état social », ordre, encore une fois, et non pas classe. 

Le terme Gesinnung, que l’auteure rend en français par « état 

d’esprit » ou « mentalité », le type de conscience de soi lié à son 

métier, ne pose pas du tout le problème de l’exploitation ni la 

réalité de l’antagonisme (que je sois artisan n’est point la même 

chose que d’être artisan exploité par mon patron qui détient les 

moyens de production nécessaires à mon travail et en soutire la 

plus-value) sans quoi la conscience en est une, certes, 

conscience toute courte, mais pas conscience de classe. Tout en 

reconnaissant que le rapprochement des deux catégories n’est 

pas gratuit, Mercier-Josa précise que la notion de conscience de 

classe est corrélative des luttes prolétariennes et partant, 

contemporaine des premières analyses de Marx et Engels sur 

l’accumulation primitive du capital, question qui a pu 

intéresser le dernier Hegel, mais dont on cherchera en vain, 

dans les cours de Iéna ou ailleurs, autre chose que des mentions 

marginales. Que l’on voit ici se lier un problème théorique avec 

les conditions historiques de sa formulation, et on pourra 

mesurer la distance qui sépare les philosophies à dominante 

spéculative (idéologies) et une pensée qui, pour ne pas avoir à 

quitter le réel, suit à la trace sa conjoncture propre : parler de 

conscience de classe, affirmer qu’elle tient aux combats du 

prolétariat, suppose que les récits sur le sort des ouvriers 

anglais, sur les luttes paysannes en France, ainsi que des 

esquisses sur les modes de production, les formations sociales, 

la composition organique du capital, bref que l’ensemble des 

catégories critiques de l’économie politique est enfin prêt. En 

1843, rien de cela, sauf la découverte d’un point d’achoppement 

dans le schéma hégélien, un démenti aux fonctions mystifiantes 

de la médiation réflexive, et la position de cet extrême vraiment 

réel prenant en charge les conséquences des inconséquences de 

la dialectique quand elle s’applique à la question de l’État ŕ 



 

Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843 

 

  

525 

 

extrême qui dans le texte marxien, rappelons-le, est rendu 

(in)intelligible par la double figure de l’anti-pôle et du sexe non 

humain.  

 

Discussion 

L’introduction d’un sexe non humain permet donc de 

problématiser la « différence » sur au moins trois plans : 

d’abord, sur le plan logique, soit les déterminations du concept 

ou ce que Marx appelle la « différenciation à l’intérieur d’un 

même être » ŕ au sens dialectique, peut-on dire ; sur le plan 

analytique, la différence sexuelle qui se voit dérangée dans son 

organisation binaire ou, en tout cas, binarisée par l’analyste, 

ouvrant la sexualité de toutes parts, selon une formule de la 

schizoanalyse : n — sexes dans un sujet, à chacun ses sexes ; sur 

le plan d’une anthropologie politique, à l’appui d’un texte 

d’Étienne Balibar où l’on verra des minorités sexuelles tomber 

en dehors de l’humain, partout où la prétention à l’universalité 

de leurs particularismes sera niée, que ce soit au niveau des 

dispositifs juridiques censés assurer leur inclusion ou à celui de 

la ségrégation sociale tout courte ; enfin, le sexe non humain 

entraînera aussi des effets « axiomatiques » et viendra 

perturber la relation majorité-minorité, en introduisant ŕ 

encore une fois ŕ une différence que nous pouvons déjà 

appeler extra-anthropologique. 

Le commentaire de Lyotard, même s’il est entaché de 

phénoménologie, nous propose à la fin une voie plutôt riche, 

lorsqu’il affirme que le non du sexe non humain ouvre ou fait 

signe vers une autre « scène » qui dépose celle de la conscience, 

et l’oreille entraînée à l’analyse entend ici, évidemment, vers 

l’inconscient ou le réel. Pour Lyotard, ce sera le figural ; pour 

Deleuze et Guattari la possibilité de faire sauter le mur de la 

différence sexuelle dans l’inconscient, une fois dit que le désir 

investit comme sexuée toute différence sociale ou de classe :  

Il n’y a pas de symbolisme sexuel ; et la sexualité ne 

désigne pas une autre « économie », une autre « politique », mais 

l’inconscient libidinal de l’économie politique en tant que telle. 

La libido, énergie de la machine désirante, investit comme 

sexuelle toute différence sociale, de classe, de race, etc., soit 

pour garantir dans l’inconscient le mur de la différence 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy Ŕ XVI (2) / 2024 

 526 

 

sexuelle, soit au contraire pour faire sauter ce mur, l’abolir 

dans le sexe non humain (Deleuze et Guattari 1973, 485). 

En 1972, Deleuze et Guattari regrettaient, en effet, 

qu’après avoir assigné au moyen de la théorie de l’objet a un 

élément non humain dans le désir, « hétérogène à la personne, 

au-dessous des conditions d’identité minima, échappant aux 

coordonnées intersubjectives comme au monde de 

significations », les épigones de Lacan aient fini par détourner 

son enseignement pour « replacer [le désir] dans un axe familial 

et personnologique » (Deleuze et Guattari 1973, 432)6 ŕ la 

question étant de savoir pourquoi cette représentation qu’on 

appelle anthropomorphique du sexe devait recevoir comme 

seule figure la génitalité, hommes et femmes pouvant aussi 

s’exciter, par exemple au contact des étoffes. C’est tout le 

travail d’Œdipe : l’adhésion à l’espèce suppose l’unité 

physiologique du corps et la position fixe d’un moi, et le 

complexe nucléaire de la psychanalyse comme axiomatisation 

des rapports libidinaux ramène tous nos amours à la famille : il 

suffit que le désir ait rencontré une fois la mère, pour qu’on y 

ramène toutes les femmes7. Mais le problème n’est jamais qu’on 

désire sa mère ; le problème c’est qu’on la désire toujours parmi 

d’autres choses. L’élément du non-humain ouvrant sur la série 

de tous les sexes, faisant valoir la puissance d’un 

indénombrable8 dans le désir, toute représentation binaire de la 

sexualité devrait voler ici en éclats, suivant la formule 

schizoanalytique : n — sexes dans un sujet… à chacun ses 

sexes.   

Il nous semble pourtant que beaucoup plus que le sexe, 

c’est l’humain qui se trouve déstabilisé dans la position d’un 

sexe non humain, et bien qu’on soit tenté d’y glisser la plante, 

les esprits, l’animal, la machine, etc. il est possible d’essayer 

encore une autre voie ŕ il ne suffit pas, en effet, de taxer 

d’« extra-anthropologique » (chez l’animal, il est aussi des mâles 

et des femelles) une différence qui reste toute proche de 

l’humain, ne serait-ce que sur le plan de son énonciation, 

comme on entend le démontrer.  

Si on demande en quoi la théorie de l’objet a avait déjà 

rencontré un élément non humain dans le désir, la réponse est 

à trouver dans un texte de 1960 où Lacan, empruntant une 



 

Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843 

 

  

527 

 

fonction à l’analyse de situations (topologie) découvre un certain 

nombre d’objets échappant à la métonymie, pour autant qu’ils 

ne renvoient comme autant de parties à aucune totalité, et il 

inclut dans leur liste : le regard, la voix et, enfin, le rien 

(néant), ayant tous en commun de ne pas s’afficher dans le 

miroir (Lacan 1966, 817-18)9. Aussi, dans les Principes de la 

philosophie du droit, comme on l’a vu, l’identité de la société 

civile et de l’État politique qu’on peut traduire dans celle de 

l’homme et du citoyen n’était pas posée d’emblée et sans plus ; 

elle résultait de la médiation qu’opèrent les états entre le 

gouvernement « en général » d’une part, et le peuple dissous en 

sphères particulières et en individus d’autre part (Hegel [1820] 

2013, 504), le pouvoir législatif étant l’élément des états que 

Hegel décrit comme un rapport de réflexion de la société civile-

bourgeoise sur l’État. Mais, et je cite à nouveau le texte de 

Marx : « un rapport de réflexion est aussi la plus haute identité 

entre deux termes essentiellement différents ». On peut alors 

aventurer ce à quoi la notion du sexe non humain répond dans 

la Critique où elle n’est pas la seule formule à frapper par son 

étrangeté, et où il y en a même dont l’énoncé vient préciser le 

sens, comme celle-ci : « le Moyen Âge est le bestiaire de 

l’humanité, sa zoologie » (Marx 1975, 137). Marx aurait donc 

introduit le sexe non humain pour souscrire au point de vue de 

la séparation de l’homme et du citoyen et pour récuser leur 

identité, pas moins que celle de la société civile et de l’État 

politique. S’il salut chez Hegel le penseur de l’État moderne, 

c’est en effet parce que Hegel a présupposé la séparation de la 

société civile et de l’État politique, et l’a développée pour en 

restituer l’identité comme « moment nécessaire de l’Idée ». Cette 

identité, dit Marx, existait vraiment dans le Moyen Âge : alors 

« les états civils de la société en général et les états dans 

l’acception politique étaient identiques, parce que la société 

civile était la société politique : parce que le principe organique 

de la société civile était le principe de l’Etat » (Marx 1975, 124). 

Marx, qui en 1843 ne dispose pas encore des catégories du 

matérialisme historique, mais qui prend position dans le débat 

pour ladite séparation verra dans le syllogisme du pouvoir 

hégélien moins une « réalisation de l’Idée » que l’expression la 

plus nette d’un conflit partout entre la société civile et l’État 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy Ŕ XVI (2) / 2024 

 528 

 

politique ŕ notre hypothèse étant que dans ce manuscrit, la 

notion de sexe non humain est la préfiguration du concept de 

prolétariat. Si on revient à la leçon de 1960 où Lacan découvre 

l’objet partiel, hétérogène à la personne, on peut lire : « un trait 

commun à ces objets dans notre élaboration : ils n’ont pas 

d’image spéculaire, autrement dit d’altérité ». Il est, en effet, 

d’un rapport de réflexion qu’on extrait ce qui opposerait, à en 

croire tous les clichés, l’homme et la femme : principes actif et 

passif ; il demande, elle refuse (ou accepte, dans un contexte où 

dire « non » demeure possible) tout phallus et pas toute-phallus. 

Marx sait bien que tout oppose peuple et gouvernement. Mais, 

précisément, la situation moderne ayant posé l’identité de 

l’humain et du politique, il a besoin d’un terme qui ne se laisse 

pas métaboliser dans le pouvoir représentatif, qui ne se laisse 

médiatiser ni par l’élément législatif des états ni par l’État 

constitutionnel, bref qui ne disparaisse pas dans le syllogisme, 

qui ne soit ni médian ni moyen terme. Il est d’autant plus vrai 

que, même si Deleuze et Guattari déclinent le non-humain dans 

le sens d’une sexualité anœdipienne, Marx ne parle pas de cet 

ensemble de pratiques plus ou moins érotiques, mais de sexe en 

tant que variable de l’humain, et développe sa notion comme 

différence anthropologique pour poser le champ d’un 

antagonisme irréductible, anticipant ainsi la figure du 

prolétaire et en fixant son caractère tranché. 

Maintenant, si on veut chercher l’institution qui a dans 

la modernité politique le mieux exprimée cette identité de la 

société civile et de l’État politique on la trouvera, comme le 

rappelle Balibar dans son article sur les différences 

anthropologiques, dans la Déclaration universelle des droits de 

l’homme et du citoyen10. La Déclaration, chacun le sait, se joue 

aussi de cette métaphore du miroir : « afin que cette déclaration, 

constamment présente à tous les membres du corps social, leur 

rappelle sans cesse leurs droits et leurs devoirs, afin que les 

actes du pouvoir législatif et ceux du pouvoir exécutif, pouvant 

être à chaque instant comparés avec le but de toute institution 

politique », etc. Il s’agit d’un miroir d’autant plus inquiétant 

qu’il doit tenir ensemble un peuple entier et qu’il est déjà hanté 

par son image, mais auprès duquel chacun peut venir 

interroger si ses particularités, pour autant qu’elles s’inscrivent 



 

Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843 

 

  

529 

 

dans les limites de ses droits et de ses devoirs sont ou non 

représentées, et si les pouvoirs qu’il vise ont assuré leur 

inclusion et donné un contenu effectif à cette interpellation 

d’universalité supposée ŕ on se souviendra ici que pour Marx 

ce n’était, évidemment, qu’un document de classe exprimant 

plutôt les droits de la bourgeoisie que ceux de l’homme et du 

citoyen ou, ce qui revient au même, posant les conditions d’une 

« universalité civique-bourgeoise », comme l’anticipe Balibar 

dans l’intitulé de son article. Les mouvements féministes 

viendront à leur tour doubler cette critique d’une autre ciblant 

précisément les marxismes, pour avancer que le citoyen de la 

Déclaration n’est pas seulement le bourgeois, mais aussi et 

davantage l’homme de l’équation masculin-féminin : le « mâle ». 

Si cette identité de l’homme et du citoyen est on ne peut plus 

problématique, c’est justement parce que tout en instituant 

l’espace d’un nouveau droit, elle est du même coup censée 

« laver » les différences anthropologiques ou les traiter comme 

des données prépolitiques (des archaïsmes à fonction moderne, 

diraient Deleuze et Guattari). Et d’en tirer la conséquence, 

Balibar écrira que l’humain et le politique étant coextensifs, 

personne ne peut dès lors être exclu de la citoyenneté sans se 

retrouver par là même retranché de l’humanité, renvoyé « à une 

‘sous-humanité’ ou à une humanité ‘défective’ »… ŕ À noter 

que, pour caractériser la situation de ceux qui se voient nier 

leur accès à la citoyenneté, Balibar emploie ici l’idée d’un 

« rapport défectif à l’universel », celle même que les féministes 

reprochent aux hommes d’avoir mobilisée pour asseoir leur 

primauté (Balibar 2012, 34), ce qui viendrait confirmer la thèse 

d’un espace politique taillé sur-leur-mesure : les femmes, ces 

êtres à qui l’universel ferait défaut, appartiendraient à ce 

« dehors » où les hommes ne cessent pourtant pas de les 

reconduire, un peu comme si on lestait quelqu’un avec des 

chaînes et après avoir constaté la futilité des efforts qu’il 

engageait pour s’en défaire, on s’écriait : « le voyez-vous ? vous 

êtes incapable d’être libre ». 
 
 
 
 
 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy Ŕ XVI (2) / 2024 

 530 

 

NOTES 
 
 

1
 Thèse ou ensemble de thèses présentes un peu partout chez le philosophe 

français, en l’occurrence : « 1. Si l’on considère l’ensemble de l’œuvre de Marx, 

il ne fait aucun doute qu’il existe une ‘rupture’ ou une ‘coupure’ à partir de 

1845. […] 4. « À partir de là, il doit être possible de rendre compte de la 

survivance intermittente de catégories comme celles d’aliénation et négation 

de la négation. Je dis bien survivance intermittente. Car outre leur 

disparition tendancielle… », etc.  
2 Dans la veine des idéologues de tous les temps. La note en bas de page no. 

11 : « Il s’agit en fait de la relation entre les Assemblées d’ordres et la 

puissance princière quant au pouvoir législatif ». Notons au passage que 

l’intitulé « Sexe non-humain » qui fait partie de la section « L’opposition et la 

différence » de sa thèse doctorale suit immédiatement la traduction faite par 

Lyotard d’un article de Freud sur la « négation » (Die Verneinung) pour la 

revue Imago en 1925, que Lyotard insère en appendice pour clore le premier 

bloc de son livre. Coïncidence ou non, le motif d’un possible déni anticipe sur 

les opérations d’escamotage qui vont par la suite neutraliser les puissances du 

sexe non humain. Dans cet article, Freud s’entretient à déceler souvent 

derrière les « refus » et les « dénégations » des patients, l’idée ou le mot de 

sens exactement opposés à ceux qu’ils expriment explicitement lors de la 

séance (thèse d’une ambivalence dans l’anamnèse). Rendons à Lyotard donc 

sa méthode : « peu importe ce qui est ici discuté », alors, il important 

davantage !   
3 On garde « ordre » (Rubel, Godelier) pour traduire l’allemand Stand, afin 

d’éviter les collusions que la polysémie du terme « état » (Hyppolite, Baraquin) 

pourrait susciter chez nous, lecteurs éloignés de cette littérature datée ŕ 

sauf, bien entendu, lorsque l’on mobilise les traductions de ces derniers. Dans 

cet « État politique » où il n’est encore pas question de classes sociales, il y en 

a, en somme, trois : l’ordre « général » qui rassemble les fonctionnaires de 

l’État ; l’ordre « substantiel ou immédiat » qui comprend les agriculteurs, et 

l’ordre « de réflexion ou état formel », celui des trois métiers : les artisans, les 

industriels et les commerçants.  
4 C’est d’ailleurs pourquoi Marx peut parler d’« illusion politique » quant à 

l’ordre, dans la mesure où il est en s’organisant en vue d’avoir une existence 

politique que la société civile, se trouvant dès lors en séparation avec elle-

même, perd au moment même où elle y accède. 
5 Elles sont aujourd’hui légion. On lira avec profit l’essai de Gayle Rubin : 

« The Traffic in Women : Notes on the ‘Political Economy of Sex’ » où l’auteure 

entend relire les textes de Freud et Lévi-Strauss à la manière dont Marx lisait 

l’économie politique de Ricardo et Smith, dans Toward an Anthropologie of 

Women, Reyter, Raina R. et al., New York et Londres, 1975. 
6 Guattari va en tout cas nuancer le propos lors d’une discussion avec Serge 

Leclaire, peu après la publication du premier opus de Capitalisme et 

schizophrénie : « Je ne suis pas du tout sûr que le concept d’objet ‘a’ chez 

Lacan ne soit autre chose qu’un point de fuite, qu’un échappement, 

précisément, au caractère despotique des chaînes signifiantes », repris dans 
 



 

Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843 

 

  

531 

 

 

Deleuze, Gilles, L’Île déserte : Textes et entretiens 1953-1954, Minuit, Paris, 

2002, p. 312.     
7 Dans la terminologie « kantienne » de L’Anti- Œdipe, Deleuze et Guattari 

appellent cette opération « paralogisme de déplacement », voir Ibid., pp. 135-

137. 
8 Je dois l’expression à Sibertin-Blanc qui l’utilise dans sa confrontation entre 

Deleuze-Guattari et Jacques Rancière, pour dégager une ligne de force de 

Mille plateaux voulant que les minorités, en vertu de ce fonctionnement 

paradoxal qui les cause, d’une part, à proliférer suivant les statuts édictés 

depuis les centres du pouvoir et, d’autre part, à se saisir de toute sorte 

d’énoncés et de revendications, déstabilisent « les axiomes sur lesquels 

reposent le compte de la majorité », dans  (Sibertin-Blanc 2013, 225). Une 

opération de déstabilisation semblable serait réussie par le sexe non humain 

dans les « axiomes » de la sexualité normative. 
9  « Subversion du sujet et dialectique du désir dans l’inconscient freudien » : 

« […] Observons que ce trait de la coupure n’est pas moins évidemment 

prévalent dans l’objet que décrit la théorie analytique : mamelon, scybale, 

phallus (objet imaginaire), flot urinaire. (La liste est impensable, si l’on n’y 

ajoute avec nous le phonème, le regard, la voix, Ŕ le rien.) Car ne voit-on que 

le trait : partiel, à juste titre souligné dans les objets, ne s’applique pas à ce 

qu’ils soient partie d’un objet total qui serait le corps, mais à ce qu’ils ne 

représentent que partiellement la fonction qui les produit […] ». Est-ce par la 

relecture de passages comme l’antérieur que Guattari est prêt à nuancer la 

critique qu’il venait d’adresser avec Deleuze dans L’Anti-Œdipe à la théorie 

analytique contemporaine de leur intervention, lorsque, invité pour 

s’expliquer à une table ronde organisée par La Quinzaine Littéraire, il 

affirme : « En ouvrant la série des objets partiels, au-delà du sein et des 

fesses, à la voix et au regard, Jacques Lacan a marqué son refus de les 

clôturer et de les rabattre sur le corps. (…) Quoi qu’il en soit, il me semble que 

Lacan s’est toujours employé à dégager l’objet du désir de toutes les références 

totalisantes qui pouvaient le menacer (…) : tandis que la théorie de l’objet a 

contient peut-être en germe la liquidation du totalitarisme du signifiant », etc. 

? Ŕ repris dans Deleuze, Gilles, L’Île déserte : Texte et entretiens 1953-1954, 

Minuit, Paris, p. 310.          
10 « D’un côté, en effet, elle [la modernité politique] a promu ou inventé une 

notion de ‘citoyen’ qui ne se conçoit pas d’abord comme le corrélat d’une 

appartenance communautaire (à une cité), mais comme l’accès un système de 

droits dont aucun être humain ne peut être légitiment exclu ». […] Dès lors 

que l’humain et le politique (les ‘droits de l’homme’ et les ‘droits du citoyen’ 

pour user de la formulation instituée par la Révolution française) sont 

coextensifs ‘en droit’, l’être humain ne peut se voir dénier l’accès à la 

citoyenneté (ou à la citoyenneté pleine et entière, dite active, et à la ‘capacité 

de représentation’ qu’elle comporte) que dans la mesure où, 

contradictoirement, il se trouve aussi retranché de l’humanité (plus ou moins, 

selon les modalités évolutives ou non, etc.) » , Balibar, Étienne, « L’introuvable 

humanité du sujet moderne. L’universalité ‘civique-bourgeoise’ et la question 

de différences anthropologiques », dans L’homme. Anthropologie du début du 

siècle (Balibar 2012, 19‑50). ).  
 



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy Ŕ XVI (2) / 2024 

 532 

 

 

 

 

REFERENCES 

 

Althusser, Louis. 1973. Réponse à John Lewis. Paris : F. 

Maspero. 

Balibar, Étienne. 2012. « L’introuvable humanité du sujet 

moderne. L’universalité ‘civique-bourgeoise’ et la question de 

différences anthropologiques ». L’Homme. Anthropologie du 

début du siècle, 203-204 : 19-50. 

Deleuze, Gilles, et Félix Guattari. 1973. L’Anti-Œdipe. Paris : 

Minuit. 

Deleuze, Gilles. 2002. L’Île déserte : Textes et entretiens 1953-

1954, Paris : Minuit     

Fleischmann, Eugène. 1964. La philosophie politique de Hegel : 

sous forme d’un commentaire des Fondements de la philosophie 

du droit. Paris : Plon. 

Garo, Isabelle. 2001. « Hegel, Marx et la critique du 

libéralisme ». Marx démocrate : le manuscrit de 1843, 89-104. 

Paris : PUF. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 2013. Principes de la 

philosophie du droit [1820]. Paris : PUF. 

Lacan, Jacques. 1966. Écrits. Paris : Seuil. 

Lyotard, Jean-François. 1971. « Sexe non-humain ». Discours, 

figure, 138‑41. Paris : Klincksieck. 

Marx, Karl. 1975. Critique du droit politique hégélien [1843]. 

Paris : Éditions sociales. 

ŕŕŕ. 1982. Œuvres. III, Philosophie. Paris : Gallimard. 

ŕŕŕ. 2010. Critique du droit politique hégélien : manuscrit de 

1842-1843. Traduction Papaioannou, Kostas. Paris : Allia. 

ŕŕŕ. 2018. Contribution à la critique de la philosophie du 

droit de Hegel. Paris : Éditions sociales. 

Mercier-Josa, Solange. 1999. Entre Hegel et Marx : points 

cruciaux de la philosophie hégélienne du droit. Paris: 

L’Harmattan. 
 



 

Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843 

 

  

533 

 

 

Rubin, Gayle S. 1975. « The Traffic in Women : Notes on the 

‘Political Economy of Sex’ ». Toward an Anthropologie of 

Women: 157-210. New York et Londres : Monthly Review Press. 

Sibertin-Blanc, Guillaume. 2013.  

Politique et État chez Deleuze et Guattari. Essai sur le 

matérialisme historico-machinique. Paris : PUF. 

 

 

Alejandro Arciniegas, PhD, travaille au Laboratoire d’études et de 

recherches sur les Logiques Contemporaines de la Philosophie Ŕ LLCP Ŕ 

Université Paris 8. Ses domaines de recherche sont la philosophie française 

contemporaine, la schyzo-analyse, les études de genre, la critique post-

humaniste et les études littéraires. Il a fini sa dissertation en 2023, l’article 

présent étant sa première publication.  

 

 

Addresse: 

Alejandro Arciniegas 

Laboratoire LLCP  

Université Paris 8 

2 rue de la Liberté - 93526 Saint-Denis cedex, France 

Email: arciniegas.alzate@gmail.com  

mailto:arciniegas.alzate@gmail.com

