META: RESEARCH IN HERMENEUTICS, PHENOMENOLOGY, AND PRACTICAL PHILOSOPHY
VoL. XVI, No. 2/ DECEMBER 2024: 514-533, ISSN 2067-3655, www.metajournal.org

Sexe non humain dans le Manuscrit
de Kreuznach : 1843

Alejandro Arciniegas
Université Paris 8

Abstract
Non-human sex in the Kreuznach Manuscript: 1843

In 1972, the introduction of a non-human sex by Gilles Deleuze and Félix
Guattari in Anti-Oedipus produced a disruptive effect. The authors credit
Jean-Francois Lyotard with finding this conceptual hapax in the margins of
Marx's Critique of Hegel's Philosophy of Right. However, neither Lyotard nor
Deleuze and Guattari, who each interpret and develop the theoretical
implications of non-human sex in their own way, seriously confront
themselves with the Marxian excerpt. This article restores the notion of non-
human sex as it appears in Marx's commentary, where it first breaks through
as a "truly in real extreme" to challenge the role assigned to reflexive
mediation in the Hegelian state, and undertakes a close rereading of those
few pages where the said notion bursts in, to pose a hypothesis: non-human
sex is the bearer, as early as 1843, of the early stages of the category of
proletariat. Towards the end, this text opens a discussion with Lacan's
analytic anthropology and with a text by Etienne Balibar on the unassignable
humanity of the political subject, to measure the scope of Deleuzo-Guattarian
non-human sex as a powerful theoretical-practical tool in support of
emancipatory struggles.

Keywords: non-human sex, Manuscript of 43, proletariat, anthropological
difference, schizoanalysis

Le motif d’'un sexe non humain a été d’abord suggéré a
Lyotard, puis a Deleuze et Guattari par une critique de Marx a
propos du droit politique hégélien — son commentaire de la
troisiéme partie de Principes de la philosophie du droit, un
texte inachevé auquel il a travaillé en 1843 pendant une crise
passée a Kreuznach, mais publié posthumément, en 1927 :
texte précurseur donc ou, en tout cas, antérieur au

514


http://www.metajournal.org/

Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843

matérialisme historique, dans lequel Marx va pourtant
découvrir toute la violence que recele une société a l'age des
Etats modernes. Si nous acceptons comme établie la
périodisation proposée par Althusser et nous rallions a ceux qui
voient bien une coupure dans les ceuvres de Marx a partir de
1845, on comprendra aisément que ce n'est pas pour grossir
d’'une nouvelle thése sur les Manuscrits de 1844 les études
marxiennes que l'on vient a s'intéresser, au XXle siécle, a la
notion de sexe non humain. Or, aux survivances partielles et
aux résurgences relatives des périodes hégéliennes,
feuerbachiennes ou proudhoniennes que dans ses débats avec
les humanistes Althusser a pu reconnaitre dans la critique de
Péconomie politique postérieure a Marx (Althusser 1973,
Althusser 1973, 52-56, 58)!, nous ferons correspondre ce qu'on
pourrait appeler une «anticipation» dans ce qui la précede : la
notion de sexe non humain préfigurant, dés 1843, celle de
prolétariat (Marx 2018, 285-96). On ne fait pas semblant dy
souscrire; si un Lyotard a pu retrouver l'inconscient des
analystes dans le manuscrit de 43 ou si quelqu’un est prét,
comme nous le sommes, a accepter que Deleuze et Guattari
alent, sans peine, accouplé leurs machines désirantes a une
certaine notion de sexe non humain, quelle que soit I'idée qu’ils
s’en faisaient, personne ne s’étonnera que l'on puisse voir dans
ce méme manuscrit et dans cette notion comme les prémices
d’'une catégorie que Marx va lui-méme employer, pour la
premiére fois, dans un texte destiné a introduire ses études sur
la philosophie du droit hégélien. Dans l'ordre de nos raisons, la
premiére en est que cette idée d'un sexe non humain intervient
dans le texte au moment précis ou Marx décele I'inconséquence,
voire l'impossibilité qu’il y a faire un usage réel, i. e. non
métaphysique, de la médiation entre des termes que tout
oppose, a savoir la société civile et le gouvernement —
évidemment, il faudra voir a quel type de société et de
gouvernement nous avons affaire. Une hypothése dans ce sens
parait déja dans un article de Isabelle Garo ou l'auteure
regrette 'absence, en 1843, d'une discussion plus engagée sur la
pauvreté que Marx aurait, croit-elle, eue profit a faire
fonctionner avec la critique, elle bien présente, du versant
libéral de la pensée hégélienne. Garo affirme qu’a une époque

515



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy — XVI (2) / 2024

ou les économistes anglais ne sont pas encore venus charmer un
Marx alors trop engouffré dans la question prussienne, cest la
notion de «paupérisme» qui subsume toutes les tensions
sociales et imprime, comme en atteste I'ccuvre de Hegel pas
moins que celle de son disciple, une allure politique au sujet de
la pauvreté (Garo 2001, 89-104).

Marx parle de sexe non humain pour avancer la
catégorie d« extrémes vraiment réels » et ainsi introduire une
distinction entre des termes qui s’opposent comme
déterminations a lintérieur d'une méme substance (usage
métaphysique de la médiation ou médiation réflexive toute
courte) et des termes qui s’affrontent dans I'existence et que rien
ne peut, ne serait-ce que d’'un point de vue logique, réconcilier
— c’est donc le réel politique qui donne son tort a la logique. La
question reste posée de savoir si l'extréme vraiment réel de
Marx échappe ou non a la dialectique hégélienne ou s’il peut
trouver a se résoudre a quelque moment dans le chemin « qui
meéne de la différence absolue a la diversité, de la diversité a
Popposition, de l'opposition a la contradiction» (Mercier-Josa
1999, 57). Cest une question a laquelle Lyotard répond par la
négative, mais de facon, nous semble-t-il, un peu trop
expéditive. Lyotard, qui a souligné le premier tout I'intérét de
cette breve bien quétrange digression dans le texte marxien,
n‘en a cependant pas exploité toutes les virtualités dont il
reviendra a Deleuze et Guattari de faire I'inventaire. Il se peut
que son commentaire serre de plus prés le passage en question
que ne le fait celui des auteurs de L’Anti-(Edipe. Mais ce n’est
qu'au prix d'une dénégation contumace qui en gomme ses traits
originaux, comme si le phénoménologue s’y pressait d’opérer la
réduction eidétique de toute détermination historico-politique,
pour discourir a son aise du « silence» des idées et de la « nuit»
des concepts... mieux vaut étre loin de Hegel, que des conflits
sociaux pesant lourd sur lépoque du commentateur avisé.
Lyotard écrit: «peu importe ce qui est ici discuté, importe
beaucoup ce qui est recherché, et c’est la possibilité de penser
une relation sans l'inclure dans un systéme d’oppositions»
(Lyotard 1971, 131-34)2 — et de reléguer l'affaire politique dans
une note de bas de page ou il convient que, méme si Marx fait
tout porter sur «la relation entre les Assemblées d’ordres et la

516



Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843

puissance princiére quant au pouvoir législatif», on peut
développer le motif d'un sexe non humain suivant deux
directions supplémentaires : celle d’'une critique de la différence
au sens de la dialectique hégélienne, et celle d'une ouverture
sur la scéne analytique empruntant a Freud les thémes de la
séduction et de la castration.

Or, 1l nous semble que lorsque Marx parle de sexe non
humain, il dit une chose par beaucoup plus simple, a savoir que
rien ne peut concilier peuple et gouvernement, surtout pas une
opération intellectuelle, syllogistique ou autre. On devra a
chaque fois se le rappeler : ce n’est pas a n'importe quel moment
de son argumentation que Marx introduit, elliptiquement, il est
vrai, sa notion dans le texte; cest en mettant la logique
hégélienne a I'épreuve de forces politiques que Marx pressentit
d’abord la nécessité d'un sexe non humain : au point précis ou
achoppe le syllogisme dés qu’il s’applique a composer en un tout
organique — totalité rationnelle, Etat — les rapports
qu’entretiennent les pouvoirs en présence: le Prince, le
gouvernement, les états ou les ordres® (Stand) et la société
civile-bourgeoise, le peuple. Hegel écrit : « Cela fait partie des
actes-de-discernement logiques les plus importants [:] un
moment déterminé qui, en tant qu’il se tient dans 'opposition, a
la position d'un extréme, cesse d’en étre un et est un moment
organique du fait qu’il est en méme temps moyen terme»
(Hegel 2013, 381). D’apres Hegel, ce n’est que par préjugé que
les gens se représentent les ordres comme quelque chose qui se
définirait, essentiellement, par sa fonction d’antagonisme eu
égard du gouvernement. Si I'on attend d’eux qu’ils en assurent
la médiation, c’est que de tout le temps on les a destinés a
résoudre leurs conflits et leurs tensions dans la députation.
Tant que les ordres ne se sont pas organisés pour jouer
le moyen terme, ils restent virtuellement dépourvus de
subsistance, si ce n’est celle d’exercer, seulement du fait de leur
nombre, une pression contre I'Etat. Or, puisque le
gouvernement tient déja ce role médian entre le Prince et les
ordres, il faut qu'une partie venant de ceux-ci s’appréte aussi a
les représenter. Marx de répondre : « Dans le pouvoir législatif,
le prince devait donc former le moyen terme entre le pouvoir
gouvernemental et 1élément ‘ordres’. Or, le pouvoir

517



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy — XVI (2) / 2024

gouvernemental est évidemment moyen terme entre le
souverain et la société des ordres, et celle-ci se trouve entre lui
et la société civile. Comment pourrait-il étre le médiateur entre
des éléments dont il a besoin pour lui servir de moyen terme,
afin de ne pas étre un extréme i1solé ?» (Marx 1982, 969).

Quelque chose se pointe ici qui vient sitét a I'appui de
notre hypothése. Un premier indice de ce déraccordement entre
la production de catégories dans la pensée et la production des
événements dans le réel et qui sera pour Althusser le signe,
dans Le Capital, d'une rupture définitive avec Hegel. Certes, en
1843, on n’a pas toujours affaire aux «classes sociales», aux
«rapports sociaux de production», somme toute, a aucune
catégorie marxienne proprement dite. Mais si ce sont souvent
moins les notions, les occurrences d'un « mot» que les problémes
et les questions, comme le suggeére Althusser, qui nous
renseignent le mieux sur les voies ouvertes a la recherche par le
travail d'un philosophe, alors nous sommes en droit de nous
pencher sur la Contribution et plus précisément sur le passage
ou se tissent comme autour d’'un point nodal les réflexions sur
cet extréme vraiment réel dont le sexe non humain fournit a
Marx le premier type. )

L’Assemblée législative est le tout de I'Etat politique, a
la fois champ de l'affrontement et creuset pour des différences,
escomptables, a condition que chaque terme joue le réle qui lui
est dévolu dans I'Etat rationnel. Pour schématiser les choses,
Marx dit que Hegel présente toujours, comme s’opposant,
Prince et gouvernement d'un coté, société civile et ordres de
Pautre coté. Hegel demanderait des ordres qu’ils soient le
moment de la médiation ou le médian entre le gouvernement
(médian, quant a lui, entre le Prince et le peuple) et la société
civile-bourgeoise.  Cette  exigence est exprimée au
paragraphe 302 des Principes de la philosophie du droit et sa
nécessité est si formidable qu’il en va de I'existence méme de
I'Etat et, concretement, de sa cloture organique; la médiation
est ce sans quoi I'Etat politique serait « conceptualisé dans sa
ruine»; — de méme que dans sa chambre le peuple n’est pas
admis a visiter le Prince, ainsi il peut envoyer sa députation
s'entendre avec les membres du gouvernement qui le
représentent a 1’Assemblée. Deux réalités justifient cette

518



Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843

pétition médiatrice devant conjurer le danger combiné qui péese
sur 'Etat hégélien : la tendance a I'isolement, au despotisme du
Principe princier et celle, non moins irrésistible, a la dispersion
et a ’anarchie du peuple. Marx crédite Hegel d’avoir théorisé la
séparation entre vie civile et politique, la modernité de cette
séparation et I'opposition ferme de ses deux termes. Au Moyen
Age, conviennent les deux auteurs, une pareille distinction
entre le citoyen et ’homme privé n’existait encore pas, elle est
contemporaine de la Révolution francaise. Est moderne tout
Etat qui relegue les différences sociales dans la sphére privée
comme étant inessentielles au politique. Procédant a une
séparation de la société en ordres, le Moyen Age avait déja posé
I'individu comme identique & sa corporation. De cette
constitution qui avait pour base les ordres, Marx dit qu’elle est
comme la période zoologique, le bestiaire de ’humanité, faisant
de 'homme, dans la mesure ou il est assimilé a sa corporation,
«un animal qui coincide immédiatement avec sa déterminité ».
Puis, le séparant de son «essence objective», la projetant au-
dehors comme quelque chose de matériel, 'époque moderne
aurait commis, selon lui, la faute inverse. Cette seconde
division qui se traduit comme celle du privé et du politique, et
dont Hegel aura besoin pour restituer, dans son projet d'une
monarchie constitutionnelle, I'identité des termes, cette division
qui n’est peut-étre qu'une conséquence statistique, une donnée
démographique posant l'urgence dun nouveau principe
représentatif, cette division donc est le propre de I'Etat
moderne. Pour exister politiquement, les ordres devront alors
«transsubstantier» leur statut privé dans la députation et
abroger, Marx en tire la conclusion partielle, dans le méme
coup, leurs différences spécifiques : « En se réalisant comme
idée, 1magination, 1illusion, représentation — le peuple
représenté [les ordres] qui se trouve aussitot, comme pouvoir
particulier, dans la séparation d’avec le peuple réel — le peuple
supprime lopposition réelle entre peuple et gouvernement»
(Marx [1843] 1982, 948)*.

Eh bien, quand on pensait que Marx allait emprunter les
détours de l'anthropologie humaniste, se perdre dans des
considérations feuerbachiennes (le manuscrit en est, en fait,
plein) a propos de l'aliénation et de toute interversion possible

519



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy — XVI (2) / 2024

du sujet et du prédicat, le voila qui rit franchement et qui, aux
citations de Shakespeare, mélange un sketch de son cru et nous
parle de sexe non humain :

C’est T’histoire du mari et de la femme qui se disputaient, et du
médecin qui voulait faire le médiateur entre eux, aprés quoi la femme
devait s’entreposer entre le médecin et son mari et le mari entre la
femme et le médecin. Cela nous rappelle le lion qui s’écrie, dans Le
Songe d’'une nuit dété : «Je suis le lion et je ne le suis pas, je suis
Snug». De méme ici, chaque extréme est tantot le lion de 'antithese,
tant6t le Snug de la médiation. Lorsqu’un des extrémes clame : « me
voici au milieu», les deux autres n’ont pas le droit de le toucher, ils
peuvent seulement taper sur celui qui était l'extréme l'instant
d’avant. [...]

A cela on pourrait opposer : les extrémes se touchent. Le pole Nord et
le pole Sud s’attirent ; le sexe féminin et le sexe masculin s’attirent
également, et c’est seulement par la conjonction de leurs différences
extrémes que ’homme se crée. [...]

De vrais extrémes n’admettent pas de médiation, justement parce
qu’ils sont de vrais extrémes. Mais ils n’ont pas non plus besoin de
médiation ; car ils sont d’essence opposée. Ils n'ont rien de commun,
ne s’appellent ni ne se complétent I'un 'autre. L'un n’a pas dans son
propre sein la nostalgie, le besoin, 'anticipation de I'autre. [...]

A propos du premier argument, disons que le péle Nord et le péle Sud
sont tous deux des pdles ; leur essence est identique. De méme le sexe
féminin et le sexe masculin sont tous deux un genre, un étre, étre
humain. Nord et Sud sont des déterminations opposées d'un méme
étre, la différence d’'un étre au plus haut point de son développement.
Ils sont I'étre différencié. Ce qu’ils sont, ils le sont uniquement comme
détermination distincte, savoir comme cette détermination distincte
de l'étre. Des extrémes vrais, réels, seraient pole et non-pdle, sexe
humain et sexe non humain (Marx [1843] 1982, 969, 970-71).

Le texte dénonce par-la les opérations nécessaires a
Hegel pour essayer de masquer la pugnacité existant dans une
société ou le médian et 'extréme échangent ainsi leurs places
suivant les orientations du conflit... les exemples se multiplient
et la scéne de ménage fait irruption dans l'argumentation :
«c’est une facon de se faire réciproquement de politesses»,
conclut Marx.

Or, la référence a un sexe non humain resterait un cas
d’exemple marginal, si ce n’était parce que, «en quelques
phrases, comme disent Deleuze et Guattari, Marx pourtant si
avare et si réticent quand il s’agit de sexualité fait sauter ce
dont Freud et toute la psychanalyse resteront au contraire a

520



Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843

jamais prisonniers : la représentation anthropomorphique du
sexe I'» (Deleuze et Guattari 1973, 350). On peut se demander si
elle n'ouvre pas encore une autre voie, celle qui consisterait a
rompre aussi avec la représentation sexuée de '’humain. Car 1l
est question de faux extrémes ou d’'une différence au deuxieme
degré, pour user d'une terminologie deleuzienne, ou l'on
obtient : identité dans le concept et différence dans les
prédicats : homme et femme se disent tous deux de 'humain.
Or, si lopposition féminin/masculin est repérée comme une
différence plutét faible, venant signifier simplement les
déterminations d'une méme essence, elle peut en retour avoir
pour effet de refouler I'antagonisme homme/femme comme
dualité de l'existence, a I'endroit méme ou le texte affirme qu’il
n’y a aucun antagonisme de I'essence — pensez aux féministes
qui ont pu reprocher a Marx d’avoir réduit le conflit 4 une seule
différence anthropologique, soit la division du travail®.

Nous ne savons pas que Marx soit si avare en matiére de
sexualité comme le prétendent Deleuze et Guattari, et il est
suffisamment de textes appartenant a la méme période qui en
mériteraient une discussion. Or, quoi qu’il en soit, dans
I'irruption de cette figure qui devait faire couler beaucoup plus
d’encre, il faut voir autre chose quun « passage parfaitement
banal» et comme la preuve que dés I'époque de son séjour a
Kreuznach, en 1843, Marx se confronte différemment a la
tradition philosophique et lit d'un nouvel il ces textes qu’il
taxera deux ans plus tard d’idéologiques. Arrivé aux réflexions
sur l'extréme vraiment réel, Papaioannou qui le traduit, écrit, en
effet : « Ce passage — parfaitement banal — a donné naissance
a un commentaire dont on chercherait en vain I’équivalent dans
la vaste littérature marxologique. A en croire Gilles Deleuze et
Félix Guattari, lorsque Marx parle de ‘sexe non humain’, ‘il ne
s'agit évidemment pas de bétes, de la sexualité animale. Il s’agit
de toute autre chose...’» (Marx [1843] 2010, 478) « Banal», il ne
lest sGrement pas, si comme Lukacs, Hyppolite, Baraquin et a
peu pres tout lecteur du Manuscrit de 43, monsieur
Papaioannou se disait que I’enjeu principal de Marx y était de
procéder au démontage de 'ensemble de médiations moyennant
lesquelles Hegel veut appliquer sa Science de la logique a I'idée
qu’il se fait de I'Etat moderne.

521



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy — XVI (2) / 2024

L’extréme vraiment réel

On ne voit pas toujours ce qu'est au juste un « extréme
vraiment réel». Mais nous sentons bien que l'opposition
sommaire du privé et du politique n’épuise pas toute la
question, et nous commencons a borner l'objet ou la situation
quil est censé qualifier : ce ne sera, en effet, que par étapes que
Marx redonnera au peuple tout son mordant. Si on veut alors
refaire l'itinéraire que suivent les « gens», dans un Etat ainsi
concu, pour accéder a une existence politique, on a d’abord
Pamas ou la foule inorganique; puis, en s’y différenciant, ce
socle social d’ou sortent, armées du besoin et pour répondre a la
division «naturelle» du travail, les corporations, les ordres —
et, enfin, le petit comité qui représente ceux-ci a I’Assemblée.
Etat de choses auquel Marx s’arréte pour en dénoncer la
manceuvre qui consiste a exiger du peuple, aprés 'avoir charmé
en franchissant la porte a sa députation, assez de docilité dans
ces affaires générales qui ne coincident deés lors pas avec les
siennes : «le voila [le peuple] accommodé tel qu’il doit I'étre
dans l'organisme considéré, afin de ne pas avoir un caractere
bien déterminé [tranché]» (Marx 1982, 948) — par subterfuge,
on demande au peuple qu’il dépose ses intéréts et veille aux
intéréts généraux, comme si les uns et les autres n’étaient pas,
ne devaient pas étre identiques; quel peut étre, en effet, cette
affaire générale dés qu’on le pose comme ne coincidant plus
avec celle-la méme du peuple? Sur ce point, la réponse
marxienne est sans appel : on a beau destiner une partie de la
société civile a cette (flonction d’intermédiaire aupres du
gouvernement ; on peut « monarchiser», pour reprendre le mot
de Marx, tout ce qu'on voudra le peuple, il ne reste pas moins
réfractaire, a jamais intraitable, impossible de résorber, a
quelque moment que ce soit, dans le syllogisme étatique
formulé par Hegel. Qu'on lise bien : il ne s’agit pas ici d'une
antithése quelconque, par exemple celle qui oppose le prince et
la société civile et qui pourrait, toutefois, trouver une solution
dans la rencontre des représentants de lI'un et de lautre a
I'Assemblée. Est dite «vraie», «réelle», l'opposition entre le
peuple et toute forme de gouvernement, et c'est précisément
pour en conclure a un nouveau type d’antagonisme, nouveau,

522



Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843

car absolument tranché, qu'en 1843, Marx frappe la catégorie
d’extréme vraiment réel. Méme un lecteur résolument hégélien
des Principes comme Eugéene Fleischmann en est persuadé : pas
de réconciliation qu’'entre des termes dont on peut en assurer
par avance la vocation. Fleischmann écrit: « Ce serait une
erreur de voir dans les classes [sic] une force susceptible
d’entraver le gouvernement dans sa tache. La médiation
nécessaire entre le gouvernement et la population présuppose
Iaffinité entre les termes médiatisés » (Fleischmann 1964, 323).
Cest donc en stratéege que Hegel articule théoriquement les
ordres de facon qu’ils médiatisent I'opposition entre peuple et
gouvernement pour n’en faire qu'une bagatelle, un menu
différend. Mais lisons Marx : « De vrais extrémes n’admettent
pas de médiation, justement parce qu’ils sont de vrais extrémes.
[...] L’'un n’a pas dans son propre sein la nostalgie, le besoin,
Panticipation de 'autre ».

Nostalgie, besoin, anticipation: trois figures sur
lesquelles fait fond le systéme de la médiation et qui, pour
autant qu’elles sont comme ses traits typiques, en appelleraient
chacune prise séparément un développement ; appliquées a la
différence anthropologique des sexes, elles ouvrent sur une
facon habituelle d’exprimer les rapports entre ’homme et la
femme, ces deux poéles du continuum sexe.

Quand les experts réhabilitérent les cours de Iéna de
1805-1806 consacrés a la Realphilosophie, des épigones tels que
David McGregor ont vu, de fagon quelque peu hallucinatoire,
dans ce Gesinnung employé par Hegel pour caractériser
P«image» que les ordres se font d’eux-mémes, un germe de la
conscience de classe : Hegel n’aurait pas 1égué sans plus a Marx
sa méthode (une autre hyperbole chére a un certain
hégélianisme), il 'aurait méme devancé sur cette conception, on
sait combien nécessaire a toute critique de ’économie politique.
McGregor va plus loin quand il cite: «‘Ces personnes [le
personnage du capitaliste et du propriétaire foncier], écrit Marx
dans le Capital, n’interviennent ici que comme personnification
de catégories économiques, comme porteurs de rapports de
classe et d’intéréts déterminés’» — pour aventurer ensuite :
« Hegel étant I'inventeur du concept de conscience de classe, il
ne serait sirement pas en désaccord avec I'approche de Marx ».

523



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy — XVI (2) / 2024

Mercier-Josa qui discute sur ce point avec McGregor (Mercier-
Josa 1999, 286, n. 79), le conteste avec justesse: en plus
d’hative et au risque d’étre grossiere, voulant ramener leur
nombre et leur différence propre a des qualités morales fixes (le
paysan serait l'obéissance; le commercant, la droiture
incarnée; le fonctionnaire, I'homme universel, porteur du
«sens» du devoir), la caractérisation de Hegel porte sur le
Stand, «état social», ordre, encore une fois, et non pas classe.
Le terme Gesinnung, que I'auteure rend en francgais par «état
d’esprit» ou « mentalité», le type de conscience de soi lié a son
métier, ne pose pas du tout le probléme de l'exploitation ni la
réalité de 'antagonisme (que je sois artisan n’est point la méme
chose que d’étre artisan exploité par mon patron qui détient les
moyens de production nécessaires a mon travail et en soutire la
plus-value) sans quoi la conscience en est une, certes,
conscience toute courte, mais pas conscience de classe. Tout en
reconnaissant que le rapprochement des deux catégories n’est
pas gratuit, Mercier-Josa précise que la notion de conscience de
classe est corrélative des luttes prolétariennes et partant,
contemporaine des premiéres analyses de Marx et Engels sur
Paccumulation primitive du capital, question qui a pu
intéresser le dernier Hegel, mais dont on cherchera en vain,
dans les cours de Iéna ou ailleurs, autre chose que des mentions
marginales. Que 'on voit ici se lier un probléeme théorique avec
les conditions historiques de sa formulation, et on pourra
mesurer la distance qui sépare les philosophies a4 dominante
spéculative (idéologies) et une pensée qui, pour ne pas avoir a
quitter le réel, suit a la trace sa conjoncture propre : parler de
conscience de classe, affirmer qu’elle tient aux combats du
prolétariat, suppose que les récits sur le sort des ouvriers
anglais, sur les luttes paysannes en France, ainsi que des
esquisses sur les modes de production, les formations sociales,
la composition organique du capital, bref que I'ensemble des
catégories critiques de 1’économie politique est enfin prét. En
1843, rien de cela, sauf la découverte d’'un point d’achoppement
dans le schéma hégélien, un démenti aux fonctions mystifiantes
de la médiation réflexive, et la position de cet extréme vraiment
réel prenant en charge les conséquences des inconséquences de
la dialectique quand elle s’applique a la question de I'Etat —

524



Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843

extréme qui dans le texte marxien, rappelons-le, est rendu
(in)intelligible par la double figure de I'anti-pole et du sexe non
humain.

Discussion

L’introduction d’'un sexe non humain permet donc de
problématiser la «différence» sur au moins trois plans:
d’abord, sur le plan logique, soit les déterminations du concept
ou ce que Marx appelle la «différenciation a I'intérieur dun
méme étre» — au sens dialectique, peut-on dire; sur le plan
analytique, la différence sexuelle qui se voit dérangée dans son
organisation binaire ou, en tout cas, binarisée par l'analyste,
ouvrant la sexualité de toutes parts, selon une formule de la
schizoanalyse : n — sexes dans un sujet, a chacun ses sexes ; sur
le plan d'une anthropologie politique, a l'appui dun texte
d’Etienne Balibar ol l'on verra des minorités sexuelles tomber
en dehors de ’humain, partout ou la prétention a 'universalité
de leurs particularismes sera niée, que ce soit au niveau des
dispositifs juridiques censés assurer leur inclusion ou a celui de
la ségrégation sociale tout courte; enfin, le sexe non humain
entrainera aussi des effets «axiomatiques» et viendra
perturber la relation majorité-minorité, en introduisant —
encore une foils — une différence que nous pouvons déja
appeler extra-anthropologique.

Le commentaire de Lyotard, méme s’il est entaché de
phénoménologie, nous propose a la fin une voie plutét riche,
lorsqu’il affirme que le non du sexe non humain ouvre ou fait
signe vers une autre « scéne» qui dépose celle de la conscience,
et loreille entrainée a l'analyse entend ici, évidemment, vers
I'inconscient ou le réel. Pour Lyotard, ce sera le figural; pour
Deleuze et Guattari la possibilité de faire sauter le mur de la
différence sexuelle dans l'inconscient, une fois dit que le désir
investit comme sexuée toute différence sociale ou de classe :

Il n’y a pas de symbolisme sexuel; et la sexualité ne
désigne pas une autre « économie», une autre « politique », mais
I'inconscient libidinal de I’économie politique en tant que telle.
La libido, énergie de la machine désirante, investit comme
sexuelle toute différence sociale, de classe, de race, etc., soit
pour garantir dans linconscient le mur de la différence

525



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy — XVI (2) / 2024

sexuelle, soit au contraire pour faire sauter ce mur, I'abolir
dans le sexe non humain (Deleuze et Guattari 1973, 485).

En 1972, Deleuze et Guattari regrettaient, en effet,
quapres avoir assigné au moyen de la théorie de l'objet a un
élément non humain dans le désir, « hétérogéne a la personne,
au-dessous des conditions d’identité minima, échappant aux
coordonnées  intersubjectives comme au monde de
significations », les épigones de Lacan aient fini par détourner
son enseignement pour « replacer [le désir] dans un axe familial
et personnologique» (Deleuze et Guattari 1973, 432)¢ — la
question étant de savoir pourquol cette représentation qu’on
appelle anthropomorphique du sexe devait recevoir comme
seule figure la génitalité, hommes et femmes pouvant aussi
s'exciter, par exemple au contact des étoffes. Clest tout le
travail d’'(Edipe: TI'adhésion a lespéce suppose l'unité
physiologique du corps et la position fixe d'un moi, et le
complexe nucléaire de la psychanalyse comme axiomatisation
des rapports libidinaux raméne tous nos amours a la famille : il
suffit que le désir ait rencontré une fois la meére, pour quon y
ramene toutes les femmes’. Mais le probléme n’est jamais qu’on
désire sa mere ; le probleme c’est qu’on la désire toujours parmi
d’autres choses. I’élément du non-humain ouvrant sur la série
de tous les sexes, faisant wvaloir la puissance dun
indénombrable® dans le désir, toute représentation binaire de la
sexualité devrait voler ici en éclats, suivant la formule
schizoanalytique : n — sexes dans un sujet... a chacun ses
sexes.

Il nous semble pourtant que beaucoup plus que le sexe,
c’est 'humain qui se trouve déstabilisé dans la position dun
sexe non humain, et bien qu’on soit tenté d’y glisser la plante,
les esprits, 'animal, la machine, etc. il est possible d’essayer
encore une autre voie — il ne suffit pas, en effet, de taxer
d’« extra-anthropologique » (chez I'animal, il est aussi des males
et des femelles) une différence qui reste toute proche de
’humain, ne serait-ce que sur le plan de son énonciation,
comme on entend le démontrer.

S1 on demande en quoi la théorie de l'objet a avait déja
rencontré un élément non humain dans le désir, la réponse est
a trouver dans un texte de 1960 ou Lacan, empruntant une

526



Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843

fonction a 'analyse de situations (topologie) découvre un certain
nombre d’objets échappant a la métonymie, pour autant qu’ils
ne renvoient comme autant de parties a aucune totalité, et il
inclut dans leur liste: le regard, la voix et, enfin, le rien
(néant), ayant tous en commun de ne pas s’afficher dans le
miroir (Lacan 1966, 817-18)°. Aussi, dans les Principes de la
philosophie du droit, comme on I'a vu, l'identité de la société
civile et de I'Etat politique qu’on peut traduire dans celle de
'homme et du citoyen n’était pas posée d’emblée et sans plus;
elle résultait de la médiation qu'opérent les états entre le
gouvernement « en général» d’'une part, et le peuple dissous en
spheres particuliéres et en individus d’autre part (Hegel [1820]
2013, 504), le pouvoir législatif étant I'élément des états que
Hegel décrit comme un rapport de réflexion de la société civile-
bourgeoise sur I'Etat. Mais, et je cite a nouveau le texte de
Marx : «un rapport de réflexion est aussi la plus haute identité
entre deux termes essentiellement différents». On peut alors
aventurer ce a quoi la notion du sexe non humain répond dans
la Critique ou elle n’est pas la seule formule a frapper par son
étrangeté, et ou il y en a méme dont 'énoncé vient préciser le
sens, comme celle-ci: «le Moyen Age est le bestiaire de
humanité, sa zoologie» (Marx 1975, 137). Marx aurait donc
introduit le sexe non humain pour souscrire au point de vue de
la séparation de 'homme et du citoyen et pour récuser leur
identité, pas moins que celle de la société civile et de I'Etat
politique. S’il salut chez Hegel le penseur de I'Etat moderne,
c’est en effet parce que Hegel a présupposé la séparation de la
société civile et de I'Etat politique, et I'a développée pour en
restituer 'identité comme « moment nécessaire de I'ldée ». Cette
identité, dit Marx, existait vraiment dans le Moyen Age : alors
«les états civils de la société en général et les états dans
Pacception politique étaient identiques, parce que la société
civile était la société politique : parce que le principe organique
de la société civile était le principe de I'Etat» (Marx 1975, 124).
Marx, qui en 1843 ne dispose pas encore des catégories du
matérialisme historique, mais qui prend position dans le débat
pour ladite séparation verra dans le syllogisme du pouvoir
hégélien moins une «réalisation de I'ldée» que l'expression la
plus nette d'un conflit partout entre la société civile et I'Etat

527



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy — XVI (2) / 2024

politique — notre hypothése étant que dans ce manuscrit, la
notion de sexe non humain est la préfiguration du concept de
prolétariat. Si on revient a la legon de 1960 ou Lacan découvre
I’objet partiel, hétérogene a la personne, on peut lire : «un trait
commun a ces objets dans notre élaboration: ils n’ont pas
d'image spéculaire, autrement dit d’altérité». Il est, en effet,
d’'un rapport de réflexion qu'on extrait ce qui opposerait, a en
croire tous les clichés, 'homme et la femme : principes actif et
passif; il demande, elle refuse (ou accepte, dans un contexte ou
dire « non » demeure possible) tout phallus et pas toute-phallus.
Marx sait bien que tout oppose peuple et gouvernement. Mais,
précisément, la situation moderne ayant posé l'identité de
I’humain et du politique, il a besoin d'un terme qui ne se laisse
pas métaboliser dans le pouvoir représentatif, qui ne se laisse
médiatiser ni par I'élément législatif des états ni par I'Etat
constitutionnel, bref qui ne disparaisse pas dans le syllogisme,
qui ne soit ni médian ni moyen terme. Il est d’autant plus vrai
que, méme si Deleuze et Guattari déclinent le non-humain dans
le sens d'une sexualité ancedipienne, Marx ne parle pas de cet
ensemble de pratiques plus ou moins érotiques, mais de sexe en
tant que variable de 'humain, et développe sa notion comme
différence anthropologique pour poser le champ dun
antagonisme irréductible, anticipant ainsi la figure du
prolétaire et en fixant son caractére tranché.

Maintenant, si on veut chercher I'institution qui a dans
la modernité politique le mieux exprimée cette identité de la
société civile et de I'Etat politique on la trouvera, comme le
rappelle Balibar dans son article sur les différences
anthropologiques, dans la Déclaration universelle des droits de
I'homme et du citoyen!®. La Déclaration, chacun le sait, se joue
aussi de cette métaphore du miroir : « afin que cette déclaration,
constamment présente a tous les membres du corps social, leur
rappelle sans cesse leurs droits et leurs devoirs, afin que les
actes du pouvoir législatif et ceux du pouvoir exécutif, pouvant
étre a chaque instant comparés avec le but de toute institution
politique», etc. Il s’agit d'un miroir d’autant plus inquiétant
qu’il doit tenir ensemble un peuple entier et qu’il est déja hanté
par son 1image, mais aupreés duquel chacun peut venir
interroger si ses particularités, pour autant qu’elles s’'inscrivent

528



Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843

dans les limites de ses droits et de ses devoirs sont ou non
représentées, et si les pouvoirs qu’il vise ont assuré leur
inclusion et donné un contenu effectif a cette interpellation
d’universalité supposée — on se souviendra ici que pour Marx
ce n’était, évidemment, qu'un document de classe exprimant
plutét les droits de la bourgeoisie que ceux de 'homme et du
citoyen ou, ce qui revient au méme, posant les conditions d’'une
«universalité civique-bourgeoise», comme l'anticipe Balibar
dans lintitulé de son article. Les mouvements féministes
viendront a leur tour doubler cette critique d’'une autre ciblant
précisément les marxismes, pour avancer que le citoyen de la
Déclaration n’est pas seulement le bourgeois, mais aussi et
davantage 'homme de I'équation masculin-féminin : le « male».
Si cette identité de 'hnomme et du citoyen est on ne peut plus
problématique, c’est justement parce que tout en instituant
I'espace d’'un nouveau droit, elle est du méme coup censée
«laver» les différences anthropologiques ou les traiter comme
des données prépolitiques (des archaismes a fonction moderne,
diraient Deleuze et Guattari). Et d’en tirer la conséquence,
Balibar écrira que 'humain et le politique étant coextensifs,
personne ne peut des lors étre exclu de la citoyenneté sans se
retrouver par la méme retranché de I’'humanité, renvoyé « a une
‘sous-humanité’ ou a une humanité ‘défective’»... — A noter
que, pour caractériser la situation de ceux qui se voient nier
leur accés a la citoyenneté, Balibar emploie ici I'idée dun
«rapport défectif a I'universel», celle méme que les féministes
reprochent aux hommes d’avoir mobilisée pour asseoir leur
primauté (Balibar 2012, 34), ce qui viendrait confirmer la these
d’'un espace politique taillé sur-leur-mesure : les femmes, ces
étres a qui l'universel ferait défaut, appartiendraient a ce
«dehors» ou les hommes ne cessent pourtant pas de les
reconduire, un peu comme si on lestait quelqu’un avec des
chaines et apres avoir constaté la futilité des efforts qu’il
engageait pour s’en défaire, on s’écriait : «le voyez-vous ? vous
étes incapable d’étre libre ».

529



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy — XVI (2) / 2024

NOTES

! Thése ou ensemble de théses présentes un peu partout chez le philosophe
francais, en l'occurrence : « 1. Si I'on considére 'ensemble de I'ceuvre de Marx,
il ne fait aucun doute qu’il existe une ‘rupture’ ou une ‘coupure’ a partir de
1845. [...] 4. «A partir de 1a, il doit étre possible de rendre compte de la
survivance intermittente de catégories comme celles d’aliénation et négation
de la négation. Je dis bien survivance intermittente. Car outre leur
disparition tendancielle... », etc.

2 Dans la veine des idéologues de tous les temps. La note en bas de page no.
11: «II s’agit en fait de la relation entre les Assemblées d’ordres et la
puissance princiere quant au pouvoir législatif ». Notons au passage que
Iintitulé « Sexe non-humain » qui fait partie de la section « L'opposition et la
différence » de sa these doctorale suit immédiatement la traduction faite par
Lyotard d’un article de Freud sur la « négation» (Die Verneinung) pour la
revue Imago en 1925, que Lyotard insére en appendice pour clore le premier
bloc de son livre. Coincidence ou non, le motif d’'un possible déni anticipe sur
les opérations d’escamotage qui vont par la suite neutraliser les puissances du
sexe non humain. Dans cet article, Freud s’entretient a déceler souvent
derriére les « refus» et les « dénégations » des patients, I'idée ou le mot de
sens exactement opposés a ceux qu’ils expriment explicitement lors de la
séance (thése d’'une ambivalence dans 'anamneése). Rendons a Lyotard donc
sa méthode : « peu importe ce qui est ici discuté», alors, il important
davantage !

3 On garde « ordre » (Rubel, Godelier) pour traduire I'allemand Stand, afin
d’éviter les collusions que la polysémie du terme « état » (Hyppolite, Baraquin)
pourrait susciter chez nous, lecteurs éloignés de cette littérature datée —
sauf, bien entendu, lorsque 'on mobilise les traductions de ces derniers. Dans
cet « Etat politique » ou il n’est encore pas question de classes sociales, il y en
a, en somme, trois: l'ordre « général » qui rassemble les fonctionnaires de
I’Etat ; Tordre « substantiel ou immédiat » qui comprend les agriculteurs, et
Tordre « de réflexion ou état formel », celui des trois métiers : les artisans, les
industriels et les commercgants.

4 Cest d’ailleurs pourquoi Marx peut parler d’« illusion politique » quant a
Pordre, dans la mesure ou il est en s’organisant en vue d’avoir une existence
politique que la société civile, se trouvant des lors en séparation avec elle-
méme, perd au moment méme ou elle y accéde.

5 Elles sont aujourd’hui légion. On lira avec profit 'essai de Gayle Rubin :
« The Traffic in Women : Notes on the ‘Political Economy of Sex’ » ou 'auteure
entend relire les textes de Freud et Lévi-Strauss a la maniére dont Marx lisait
I’économie politique de Ricardo et Smith, dans Toward an Anthropologie of
Women, Reyter, Raina R. et al., New York et Londres, 1975.

6 Guattari va en tout cas nuancer le propos lors d’'une discussion avec Serge
Leclaire, peu apres la publication du premier opus de Capitalisme et
schizophrénie : « Je ne suis pas du tout sir que le concept d’objet ‘a’ chez
Lacan ne soit autre chose qu'un point de fuite, quun échappement,
précisément, au caractére despotique des chaines signifiantes », repris dans

530



Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843

Deleuze, Gilles, Lfle déserte : Textes et entretiens 1953-1954, Minuit, Paris,
2002, p. 312.

7 Dans la terminologie « kantienne » de L’Anti- (Edipe, Deleuze et Guattari
appellent cette opération « paralogisme de déplacement », voir Ibid., pp. 135-
137.

8 Je dois I'expression a Sibertin-Blanc qui I'utilise dans sa confrontation entre
Deleuze-Guattari et Jacques Ranciére, pour dégager une ligne de force de
Mille plateaux voulant que les minorités, en vertu de ce fonctionnement
paradoxal qui les cause, d’'une part, a proliférer suivant les statuts édictés
depuis les centres du pouvoir et, d’autre part, a se saisir de toute sorte
d’énoncés et de revendications, déstabilisent «les axiomes sur lesquels
reposent le compte de la majorité », dans (Sibertin-Blanc 2013, 225). Une
opération de déstabilisation semblable serait réussie par le sexe non humain
dans les « axiomes » de la sexualité normative.

9 « Subversion du sujet et dialectique du désir dans l'inconscient freudien » :
«[...] Observons que ce trait de la coupure n’est pas moins évidemment
prévalent dans l'objet que décrit la théorie analytique : mamelon, scybale,
phallus (objet imaginaire), flot urinaire. (La liste est impensable, si I'on n’y
ajoute avec nous le phonéme, le regard, la voix, — le rien.) Car ne voit-on que
le trait : partiel, a juste titre souligné dans les objets, ne s’applique pas a ce
qu’ils soient partie d’'un objet total qui serait le corps, mais a ce quils ne
représentent que partiellement la fonction qui les produit [...] ». Est-ce par la
relecture de passages comme lantérieur que Guattari est prét a nuancer la
critique quil venait d’adresser avec Deleuze dans L’Anti-(Edipe a la théorie
analytique contemporaine de leur intervention, lorsque, invité pour
s’expliquer a une table ronde organisée par La Quinzaine Littéraire, il
affirme : « En ouvrant la série des objets partiels, au-dela du sein et des
fesses, a la voix et au regard, Jacques Lacan a marqué son refus de les
cloturer et de les rabattre sur le corps. (...) Quoi qu’il en soit, il me semble que
Lacan s’est toujours employé a dégager 'objet du désir de toutes les références
totalisantes qui pouvaient le menacer (...) : tandis que la théorie de l'objet a
contient peut-étre en germe la liquidation du totalitarisme du signifiant », etc.
? — repris dans Deleuze, Gilles, L’Ile déserte : Texte et entretiens 1953-1954,
Minuit, Paris, p. 310.

10 « D’un coté, en effet, elle [la modernité politique] a promu ou inventé une
notion de ‘citoyen’ qui ne se concoit pas d’abord comme le corrélat d’une
appartenance communautaire (4 une cité), mais comme l’accés un systéme de
droits dont aucun étre humain ne peut étre légitiment exclu ». [...] Dés lors
que 'humain et le politique (les ‘droits de 'homme’ et les ‘droits du citoyen’
pour user de la formulation instituée par la Révolution frangaise) sont
coextensifs ‘en droit’, I'étre humain ne peut se voir dénier l'acces a la
citoyenneté (ou a la citoyenneté pleine et entiére, dite active, et a la ‘capacité
de représentation’ qu'elle comporte) que dans la mesure ou,
contradictoirement, il se trouve aussi retranché de ’humanité (plus ou moins,
selon les modalités évolutives ou non, etc.) » , Balibar, Etienne, « L’introuvable
humanité du sujet moderne. L’'universalité ‘civique-bourgeoise’ et la question
de différences anthropologiques », dans L’homme. Anthropologie du début du
siecle (Balibar 2012, 19-50). ).

531



META: Research in Hermeneutics, Phenomenology, and Practical Philosophy — XVI (2) / 2024

REFERENCES

Althusser, Louis. 1973. Réponse & John Lewis. Paris : F.
Maspero.

Balibar, Etienne. 2012. « L’introuvable humanité du sujet
moderne. L'universalité ‘civique-bourgeoise’ et la question de
différences anthropologiques ». L’Homme. Anthropologie du
début du siéecle, 203-204 : 19-50.

Deleuze, Gilles, et Félix Guattari. 1973. L’Anti-(Edipe. Paris :
Minuit.

Deleuze, Gilles. 2002. LIle déserte : Textes et entretiens 1953-
1954, Paris : Minuit

Fleischmann, Eugeéne. 1964. La philosophie politique de Hegel :
sous forme d’un commentaire des Fondements de la philosophie
du droit. Paris : Plon.

Garo, Isabelle. 2001. « Hegel, Marx et la critique du
libéralisme ». Marx démocrate : le manuscrit de 1843, 89-104.
Paris : PUF.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 2013. Principes de la
philosophie du droit [1820]. Paris : PUF.

Lacan, Jacques. 1966. Ecrits. Paris : Seuil.

Lyotard, Jean-Francois. 1971. « Sexe non-humain ». Discours,
figure, 138-41. Paris : Klincksieck.

Marx, Karl. 1975. Critique du droit politique hégélien [1843].
Paris : Editions sociales.

. 1982. (Buvres. 111, Philosophie. Paris : Gallimard.

. 2010. Critique du droit politique hégélien : manuscrit de
1842-1843. Traduction Papaioannou, Kostas. Paris : Allia.

. 2018. ContribLftion a la critique de la philosophie du
droit de Hegel. Paris : Editions sociales.

Mercier-Josa, Solange. 1999. Entre Hegel et Marx: points
cruciaux de la philosophie hégélienne du droit. Paris:
L’Harmattan.

532



Alejandro Arciniegas / Sexe non humain dans le Manuscrit de Kreuznach : 1843

Rubin, Gayle S. 1975. « The Traffic in Women : Notes on the
‘Political Economy of Sex’». Toward an Anthropologie of
Women: 157-210. New York et Londres : Monthly Review Press.

Sibertin-Blanc, Guillaume. 2013.

Politique et Etat chez Deleuze et Guattari. Essai sur le
matérialisme historico-machinique. Paris : PUF.

Alejandro Arciniegas, PhD, travaille au Laboratoire d’études et de
recherches sur les Logiques Contemporaines de la Philosophie — LLCP —
Université Paris 8. Ses domaines de recherche sont la philosophie francaise
contemporaine, la schyzo-analyse, les études de genre, la critique post-
humaniste et les études littéraires. Il a fini sa dissertation en 2023, 'article
présent étant sa premiere publication.

Addresse:

Alejandro Arciniegas

Laboratoire LLCP

Université Paris 8

2 rue de la Liberté - 93526 Saint-Denis cedex, France

Email: arciniegas.alzate@gmail.com

533


mailto:arciniegas.alzate@gmail.com

